## التراث العربى الإسلامي واللوحة العربية المعاصرة

ضفة ثالثة ـ خاص

تشكيل



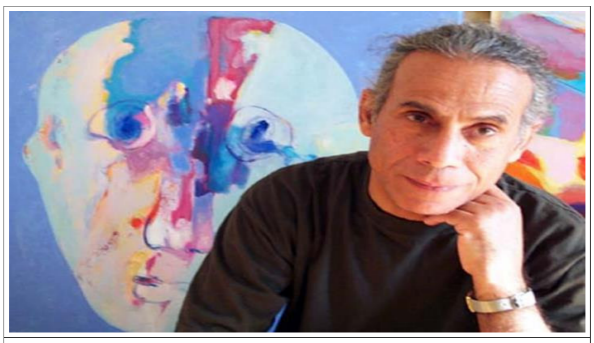
(أحمد شوقي: والمعالي على النيام حرام/ بخط منير الشعراني)

لم يكن التراث الثقافي العربي الإسلامي، يومًا، مجرّد مادة ميتافيزيقية، أو تاريخيّة، يرنو إليها الفتان، كلما ضاقت به سبل العولمة، أو شعر بأن هويته العربيّة باتت مُهدّدة من فرط ما يشوب تاريخه من تحريف وتزوير من لدى القوى الكولونيائية وأجهزتها القمعية وقنواتها الاستشراقية المُتشعّبة داخل الثقافة والاجتماع العربيين. فالتراث الفني، من معمار ومنمنمات وكاليغرافيا وكتابات منقوشة ومسكوكات، ظلّ يُشكّل لدى الفتان المعاصر خزانا فكريًا لا ينضب، بل وأحد أبرز الملاذات الجماليّة الآمنة، التي احتمى بها فنانون عرب من أعاصير التأثير الغربي على اللوحة العربيّة المعاصرة، سيما خلال ستينيات وسبعينيات القرن المنصرم، حيث برز التراث بوصفه براديغم يتأرجح بين القومية والهوية داخل ثنايا التشكيل العربي، إذ لم تعد العملية الفنية التخييلية، ترتبط بمسارب الجسد واستيهاماته، بل أضحت أكثر ارتباطا بعوامل برانية خارجة عن حدود الجسد وسلطته. لقد اكتسحت مفاهيم التراث والهوية والقومية سطح اللوحة المسندية العربيّة، وراكمت نتاجًا فنيًا جديدًا، في كل من العراق وسورية والمغرب والجزائر، وغيرها من البلاان الأخرى، التي وإن تأثرت بالفنّ الغربي على مستوى التقلية، إلا أتها بقيت تتنطع للسفر، صوب مناخات تشكيلية وروى حلمية أكثر التحام بالتراث العربي الإسلامي، من خلال استعادة أطيافه وعوالمه ومعالمه داخل اللوحة المسندية. لكنّ المثير للانتباه في أمر هذه الاستعادة الفنية أنّ بعض التجارب العربية الرائدة لم تخرج منها إجرائيًا، لأنّ تطويع التراث البصري القديم على سطح اللوحة اتخذ عملية آلية، جعلت من التراث ذريعة للركوب على الهوية، بحكم معالجتها الجمائية الهشّة، وارتبك طريقتها في بناء العمل الفني. لكنّ اللوحة اتخذ عملية آلية، حعلية آلية، حدى هي قي تخييل هذا التراث العربي الإسلامي وتقديمه وفق قوالب معاصرة ومواد فنيّة محلية تستلهم التراث العربي الإسلامي وتقديمه وفق قوالب معاصرة ومواد فنيّة محلية تستلهم التراث القديم، عنوي بيوبة ماضيه

في هذا التحقيق الخاص، نقف مع كوكبة من الفنانين العرب، عند حدود التقاطع والتلاقي، بين التشكيل والتراث العربي الإسلامي ومدى إسهاماته في هذا التحقيق الخاص، نقف مع كوكبة من الفنانين العرب، عند حدود التقاطع والمالية العربية المعاصرة في صياغة عوالم التجربة التشكيلية العربية المعاصرة

(أشرف الحساني)

: علي النجار (تشكيلي عراقي) ربما تعدينا إشكالية تأثير التراث العربي الإسلامي



علي النجار

ربما تعدّينا إشكالية تأثير التراث العربي الإسلامي على اللوحة المعاصرة. إن كان الحرف العربي يمثل مفصلا أساسيًا من مفاصل ثقافتنا وفننا التشكيلي أيضًا (تراث ضخم من المخطوطات والمنمنمات والأفاريز البارزة والغائرة والمذهبة)، فالجزء الثاني يتمثل في صياغات الرسوم ذات البعد التشكيلي أيضًا (تراث ضخم من المخطوطات والمنمنمات والأفاريز البارزة والغائرة والمذهبة)، فالجزء الشاني مثل العراقيين جواد سليم، وجميل حمودي، وشاكر حسن آل سعيد، وضياء العزاوي، والمغاربة: محمد المليحي، وأحمد الشارقاوي، وغيرهم، مثلما فناني بقية البلدان العربية اختصارًا

ما عدا الفنانة مديحة عمر، فقد تدرب جواد سليم، وضياء العزاوي، مبكرًا في المتحف العراقي. وكان جواد السباق في التأثر الفاعل بمنمات، أو كما تدعى مخطوطات الواسطي، والتي أثرت على غالبية نتاجه الفني، ليذهب ضياء العزاوي في البدء بمذهبه، ثم ليطور أسلوبًا لا يبتعد عن الموروث إلا ليذخل باب الحداثة، سواء في مخطوطاته ومعلقاته الأدبية والسياسية، أو في ملوناته المعروفة التي يتعاشق فيها الموروث والحديث. هو، أيضًا، يعيدنا للمليحي، وجيل الستينيات المغربي، الذي حاول جهده جر التشكيل المغربي إلى حداثة القرن العشرين من هذا الباب. وكما شاهدت أعمالهم في بداية السبعينيات الماضية في معرض المؤتمر العربي الأوّل في بغداد

إن كانت المنمنمة، أو المخطوطة، أو مجمل تفاصيل الفن الإسلامي، تر تبط بوشائجها للزمان والمكان، فيا ترى ما هدف هذه الهبة الحروفية العربية منذ أواسط القرن الماضي؟ التبرير المطروح هو الإتيان بفن يختلف في مصادره، ولا أقول تقنياته غالبًا، عن الفن الغربي الحديث. وأعتقد ان الأمر لم يكن يخلو من التنظيرات الثقافية السياسية القومية في أوج نشاطها. إضافة الى ما استحدثه الفنان المفكر شاكر حسن آل سعيد من مرجعية صوفية، لا تز ال نتائجها الفنية ملتبسة من وجهة نظري. فمنذ معرضه تأملات معارج في عام 1966، وتحوله عن الصيغ الواقعية اليومية إلى التجريد العلاماتي السطحي. وحيث الفعل الفني (اللوحة) لديه، كما نظيرتها اللوحة الغربية مصدرًا وتقنية، ما عدا الحروف المدغمة في مساحة العمل، وليست المصممة كوحدات كما في الفن الإسلامي، والتي بقي مفعولها في غالبية أعمال التشكيليين الحرب. وأعتقد أن هكذا أعمال، لو جردناها من عناوينها المثبتة، وتفسيرات الفنان ذاته، لفقدت غاية انتسابها للفن الحروفي بالمعنى المتداول. لذلك، كان تحول الفنان لاحقًا للعمل بالأثر المحيطي صائبًا

إن كانت المنمنمة، أو المخطوطة، أو مجمل تفاصيل الفن الإسلامي، ترتبط بوشائجها للزمان والمكان، فيا ترى ما هدف هذه الهبة الحروفية العربية"

"مذ أواسط القرن الماضي؟

بعد كل هذه الأعوام، لا تزال المؤسسة التشكيلية العربية تصدر أفعال هذه الأعمال التشكيلية (الحروفية) للعالم الأوروبي، كما مشروع عرض المتحف الأردني قبل أعوام قليلة. وقد التقيت الصديق مدير المتحف (د. خالد الخريس)، الذي أخبرني عن مشروع المعرض، وكونه لم يجد أفضل من الأعمال الأوروبي المتشعب

يبقى السؤال واردًا: هل استنفدت الحروفية فاعليتها التشكيلية، مثلما استنفدت غالبية المدارس التشكيلية الأوروبية الحديثة أغراضها، أم باتت رديقا لبقية الاشتغالات التي يجب علينا الانتباه إلى أهميتها الزمنية وتفعيلها، بالحماس نفسه الذي تم فيه تفعيل هذه الظاهرة التشكيلية العربية؟ والحديث عن ذلك يطول: مثل، هل كانت الحروفية فتا طليعيًا، تتقيفيًا، سياسيًا، بيئيًا، نخبويًا؟ وهل بلغ أثر ها، كما الأثر (الزمني، الحضاري) للفن الإسلامي التشكيلي بمفاصله المتعددة؟ أو هل توالدت من هذه الموجة التشكيلية العربية مدارس تشكيلية منافسة، أو متجاوزة لها، كما حدث في التشكيل الغربي، أم استنفدت المعاصر هذا؟

دارين أحمد (تشكيلية سورية) الديمومة للفنّ



دارين أحمد

يتلازم سؤال الهوية وسؤال التراث في ثقافتنا العربية كثيرًا، فهوية كل شعب قائمة في ماضيه، ولكن، أيضًا، في حاضره، وفي رؤيته لمستقبله. وعادة تتوهج الهوية في المكان الأكثر إشراقا وإرضاء للذات الراغبة في النفوق على الآخر. وإذا كان الحاضر، كما هو حاضر الذات العربية معتمًا، فإن الهوية تلتصق بالتراث التصاقا مضاعقا يضاعف بدوره من عتم الحاضر والمستقبل، لرفضه رؤية الواقع على ما هو عليه، والماضي على ما كان عليه، ورفضه إعمال النقد والشك والهدم بغية العمل على إيجاد حاضر أفضل يمكن فيه للإنسان المتحرك في اليومي، اليوم/ الأن، أن يرى التراث من على دون أن يتماهى فيه ويلبسه. وإذا كان من مكان يمكن أن يحدث فيه هذا، فهو الفن، لأنه مكمن الخلق الجديد، الروح القادرة على الرؤية الكلية، والربط بين الأجزاء بعلاقات جديدة تمكن عجلة الحاضر العربي من الدوران من جديد

ار تبط الفن التشكيلي تاريخيًا بالسطح الثابت، ولذلك فقد كانت اللوحة سهلة التنقل من مكان إلى آخر نقلة نوعية كان لها دور أساسي لاحقًا، مع عوامل ثقافية و اجتماعية و اقتصادية أخرى، في خلق الفن الحديث الذي نعر فه بمدارسه التشكيلية المتعددة التي از دهرت في القرن الماضي، وميَّز ها التحرر التدريجي من معايير الفن التصويري المثالية وصولا إلى التجريد، ومن ثم إلى نفي الشكل والمادة الحاصنة له لصالح المفهوم الذهني، كما في بعض التجاهات الفن المفاهيمي. هنالك خصوصية تتعلق بالتراث الإسلامي من هذه الناحية، فهو قد حرَّم وفق النسخة الرسمية المتدلكة له، التشخيص، وركز على على الزخرفة والحرف كحاملين للفن فيه، و هما حقلان يمكنهما الارتباط بالسطح الثابت، أي المعمار، ولكنهما متحركان أيضًا، فالأر ابيسك زين المعمار الثابت والأثاث المتحرك، كما زين الخط العربي المعمار و المخطوطات. ولذلك لم يكن للوحة الحامل (الفن الحديث بمعني ما) أي أثر على تطور هما، إذ لم يكن لها مكان في الفن الإسلامي، أو التراثي. ولذلك، أيضًا، بقي هذا الفن الحديث غربيًا يستنهض في النفس العربية البحث عن هوية شرقية له، وهو ما أمكن الحديث عنه عند ظهور المدرسة التجريدية في الغرب، وقيام فنانين عرب بدمج الخط العربي، أو الزخرفة العربية، في بناء شرقية له، وهو ما أمكن الحديث عنه عند ظهور المدرسة التجريدية في الغرب، وقيام فانانين عرب بدمج الخط العربي، أو الزخرفة العربية، في بناء اللوحة التجريدية، بغية خلق مدرسة فنية عربية تستلهم التراث وتدمجه في سياق الفن العالمي، وهو ما لم يتحقق حتى الأن، رغم أهمية وخصوصية ما أنتجه فنانون مثل محمود حماد، ومنير الشعراني، وشاكر حسن آل سعيد، وحسن المسعود، وغيرهم. وبقيت هذه التجارب تجارب فردية لم تخلق أنتجه فنانون مثل محمود حماد، ومنير الشعراني، وشاكر حسن آل سعيد، وحسن المسعود، وغيرهم. وبقيت هذه التجارب تجارب فردية لم تخلق

هنالك خصوصية تتعلق بالتراث الإسلامي، فهو قد حرَّم وفق النسخة الرسمية المتداولة له، التشخيصُ، وركز على الزخرفة والحرف كحاملين للفن" "فيه

اليوم، ومع انفتاح الفن الحديث على كل الصياغات الممكنة، يصبح الحديث عن حضور التراث مسألة ذات وجهين: فمن جهة هنالك وجه تهكمي في هذا الطرح الذي يجمع القيود الملازمة للتراث، والانفتاح الملازم للفن المعاصر، ومن جهة أخرى يستوعبُ انفتاحُ الفنّ الحديثِ قيودَ التراث، و ويخلقُ مكانًا لها، محوّلا إياها من قيود وقواعد إلى تشكيل فني. المسألة المهمة هنا هي في العمل على إجلاء وهم دمج الفن العالمي في التراث، أو استخدامه مكانًا لها، محوّلا إياها من ووقواعد إلى تشكيل ففي . المسألة المهمة هنا هي في العمل على إجلاء وهم دمج الفن العالمي في التراث، أو استخدامه عنير ممكن

: خليل قويعة (باحث وتشكيلي تونسي) التراث حساسية تذوقية وموقف ثقافي وطريقة في النظر



خليل قويعة

يمكن أن نتصور علاقة الإبداع بالتراث عامّة عند فنانينا على منحيين. فإمّا من خلال وجهة نكون فيها هذه العلاقة علاقة توظيف وتفعيل، فيكون المبدع كائنا فاعلا في صميم هذه العلاقة، وإما من خلال علاقة تبعيّة وخضوع، حيث يكون المبدع منفعلا، فيشهد الفعل الفتي حالة امتثال تجاه سلطة الموروث التحليل ـ نفسانية . الأبوي إذا ما استعملنا التعبيرة التحليل ـ نفسانية

على أنه لن يتستى للتوجه التفعيلي أن يتحقق من دون تمثل أشكال التراث داخليًا، و هضمه في ثنايا الأنا ألذاتية للفنان.. و هو أن يصبح الهمّ التراثي منطلقا لإثارة هاجس حداثي متوثب، وحالة من حالات الذات التي تهيم داخل المنظومات الرّمزية الموروثة، وتعيد إنتاجها بصفة استيهاميّة قبل إنشائها فنيًا وجماليًا. فأن نوظف التراث (التراث الرّمزي والأدواتي المتشكل في الصناعات الحرفيّة...) (Production fantasmatique) هو أن نعمل على تفعيله من جديد، ونواصل سيلان المخيال الجماعي. بهذا الشكل، يمكن لعلاقة الإبداع بالتراث أن تكون علاقة كون وصيرورة مسألة الوجود والكائن، اليوم (Etre et devenir) واستحالة دائمة

إنّ التراث بوصفه مادّة جماعيّة وسوسيو- ثقافيّة يصبح أثناء العمليّة الإبداعيّة أحد مقوّمات الحقل الذاتي المتفرّد للفتان. فكيف له أن يكون محلّ تفاعل الطرف الأخر، المشاهد المتلقي، وقد تحوّل هذا التراث إلى فعل إبداعي جديد؟

إنّ علاقة الإبداع بالتراث هي محور هام في رصد ملامح المشهد التشكيلي لدى الفتانين العرب بصفة عامّة. وما نهتم به في مثل هذه التأمّلات هو البحث في شروط النقلة الممكنة من تصوّر التراث، كنوع من "الفولك - لور"، حسب التعبيرة الألمانيّة، أو "فن الشعب" الذي يقع تكراره في شكل تقليد متوارث... إلى تصوّر يتناول التراث بوصفه مادة طريّة وطيّعة تنفتح على لا نهائيّة من الإمكانات الإبداعيّة، تصور يؤسس للتراث مكاتا هامًّا في الحداثة وللحداثة، مكانة هامّة في الوعي بالتراث. ويتعلق الأمر هنا بنقلة تحويل مزدوجة للتراث، ولعلاقة الإبداع به من كونه قوّة جاذبة إلى كونه قوّة . دافعة، ولعلاقة الإبداع به من كونها علاقة بنن إلى كونها علاقة بناء مستمر

وعديدة هي التجارب التي تعاملت مع المادة التشكيلية التراثيّة تعاملا إبداعيًّا. يكفي أن نذكر على سبيل المثال أن الفنان نجيب بالخوجة قد تمثل معماريّة المدينة العربيّة الإسلاميّة في تونس، ثمّ أعاد إنتاجها في رؤية ذاتيّة... وتمثل هذه التجربة درسًا مهمًّا في تصوّر علاقة الإبداع بالتراث. وكان يمكن للعديد من الرسّامين الشباب أن يستفيدوا من هذا الدرس الفتي في تعاملهم مع المدينة العربيّة في تونس عوض أن يظلوا أسيرين لمشاهد "سيدي بوسعيد"، و"سيدي الصّحبي" في القيروان و"باب سويقة" و"الحلفاوين" و"باب الديوان" في صفاقس والميناء القديم في بنزرت و"الستفيفة الكحلة" بوسعيد"، و"سيدي الصّحبي" في القيروان و"باب سويقة" و "الحلفاوين" ويقحمونها في لوحاتهم إقحامًا مفتعلا، وذلك تلبية لحاجيات السوق التي اختلط فيها الفتي بالمهدية... يعيدون رسمها عشرات المرّات من دون إضافة، أو يقحمونها في لوحاتهم إقحامًا مفتعلا، وذلك تلبية لحاجيات السوق التي اختلط فيها الفتي السياحي

في أعمال بالخوجة اغتسلت المدينة العربية الإسلامية بالرؤية الذاتية للمبدع، وتخلصت من محمو لاتها التاريخية ولواحقها الجمعية، بعد أن تمثلتها الذات المبدعة واستهلكتها لحسابها الخاص، وأصبحت طريقا لمعايشة راهن الفن، والإسهام في نبضه الخلاق. لكن المدينة في هذه التجربة لم تعد شيئا نسكنه، بل أصبحت هاجسًا إبداعيًا يسكن الفنان، وقد تمثلها داخليًا... فكيف للمدينة أن تعود إلى الجمهور وقد سبق أن قطعت معه في لحظة الإبداع وخرجت من المجال الجمعي إلى مجال فردي؟

وأن يشارك المتلقي في صياغة الفعل الجمالي للعمل الفتي هو أن ينطلق في تعامله مع الأثر من اللحظة التي انتهى إليها الفتان، ويواصل مسار الإبداع، لا أن يتسلح بتر اكمات الذاكرة المرجعيّة (أو ما يعرفه عن أشكال المدينة)، ويسلطها على اللوحة بصفة آلية، فيجعلها مقياسًا تناسبيًا في تعامله مع الأثر ...الفتى

"تصور الفتان لعلاقته بالتراث في واد، وتصور الجمهور لهذا التراث، ولما يمكن أن يكون إبداعيًا، في واد آخر"

إن علاقة الإبداع بالتراث لا تخصّ الفتان فقط، ولا تتعلق بصناعة فنيّة بعينها، مثل فنّ الخط العربي، أو فنّ الرّقش، أو فنّ المعمار، حتى نقتصر على الأمثلة التي قدّمها ألكسندر بابادو بولو، في دراسته للفنّ الإسلامي، مثلا، بل هي تشمل مجال التذوّق الفتي بصفة عامّة، إذ التراث، في عرّ تجلياته، إنما هو حساسيّة تذوّقيّة وموقف ثقافي وطريقة في التظر. ويتطلب الأمر أيضًا، تطويرًا في بنية الذائقة واستر اتيجيّة التلقي الفتي حتى يقع إخصاب الباكورة الإبداعيّة، وحتى يخوض العمل الفتي دوره الثقافي والتاريخي. وبفعل التلقي المبدع والخصب يتأكد وجود الجمهور كطرف معادلة جدليّة ما بين الفتان والعالم. أمّا بفقدانه فستشلّ الفاعليّة الثقافيّة والتاريخية للإبداع، وربما تنعدم أيضًا

ولا ريب في أن عديد الصعوبات التي تحيط بثقافة الفنون التشكيليّة في الوطن العربي ناجمة عن هذا المأزق، وهو أن تصوّر الفتان لعلاقته بالترأث في واد، وتصور الجمهور لهذا التراث، ولما يمكن أن يكون إبداعيًا، في واد آخر. فالتصوّر الأوّل من طبيعة تأسيسيّة يتجه إلى تفعيل المادة التراثيّة تفعيلاً متجدّدًا يمتد إلى آفاق المستقبل، بينما يبقى التصوّر الثاني نوستالجيًا وماضويًا ارتداديًّا يراهن على ما هو جاهز في معطيات الذاكرة، ليفسر بها كل ما ايعترضه من ظواهر إبداعيّة، فيشدها إلى سكونيّة الماضي السّعيد، ويحكم على الفنّ بعدم التطوّر، ويعدم المساهمة في تحوّلات الثقافة ولتنقافة ولداتها قبل (autonomes) ومن شأن المعرفة الجماليّة والتقديّة أن تساعد الجمهور على التعامل مع الأعمال الفنية بوصفها كيانات مستقلة ومتسيّدة . كل شيء، عوض أن يقع التعامل معها بوصفها انعكاسات آلية وساذجة لما هو جاهز في معطيات الذاكرة المشهديّة، أو الرمزيّة

## :سنان حسين (تشكيلي عراقي)

## التعامل مع التراث بمفهوم معاصر



الإرث، أو التراث العربي الإسلامي، وعلاقته بماهيه اللوحة المعاصرة، حيث يجب أن يندرج بمنحى شمولي، بما يسند له من حيثيات، أو دلالات، تؤخذ به، ابنداء من القرآن والمخطوطات والزخرفة والمنمنمات والخط العربي، وصولا إلى العمارة، أو الهندسة الإسلامية، هذا كله يندرج داخل التعامل مع التراث بمفهوم معاصر، وهو في حد ذاته مفتاح معرفي ومادي حقيقي، حيث لا يتصور الاستناد، أو الدخول داخل ميادين التراث الإسلامي، من دون امتلاك سابق معرفة بنصوص مفاهيم وقيم التراث، وعلاقته بأنواع الوظائف الكامنة خلفها، والمراد من تشغيل التراث عند التعامل معها، عن طريق البحث والاسترجاع وتطويعه، ومن كنور هذا التراث الخط العربي، لأته ابتدأ به مفاهيم التراث الإسلامي وتدوينه، حيث استخدم الفتان المعاصر من هذه الموتيفات، واستطاع أن يُطوع الخط بمسار تجريبي داخل حيز اللوحة، كما في أعمال الفنان الليبي، علي عمر أرميص، حيث يعتبر الحرف العربي كأساس للوحاته الفنيّة. وكما قال الفنان علي عمر: لو لا اللغة لما انتقلت المعرفة. فاللغة تندرج بمفهوم التراث، حتى وإن كانت قبل بداية تدوين القرآن بمفهوم إسلامي، حيث استطاع أن ينجز الحرف بصيغة معاصرة من خلال دمج الحرف بمفهوم تأكيد السمة الرمزية، واستذكار دلالاته بقيم جمالية مغايرة، لما كان عليه. وعندما نشاهد لوحه (اقرأ) كما هي مدونة في القرآن، ولكن يطرحها الفنان بسمه الهيمنة العفوية المسيطرة على كتلة جمالية مغايرة، لما كان عليه. وعندما نشاهد لوحه (اقرأ) كما هي مدونة في القرآن، ولكن يطرحها الفنان بسمه الهيمنة العفوية المسيطرة على كتلة . اللوحة، كذلك الفتان إبراهيم الصلاحي، استخدم الخط العربي، وعناصر أخرى من الثقافة الإسلامية، والتي لعبت دورًا في حياته اليومية .

من كنوز التراث الخط العربي، لأته ابتدأ به مفاهيم التراث الإسلامي وتدوينه، حيث استخدم الفتان المعاصر من هذه الموتيفات، واستطاع أنْ يُطوّع" الخط المسار تجريبي داخل حيّز اللوحة

نجاة الذهبي (تشكيلية تونسية) استرجاع خصانص الموروث الإسلامي الفكري والفني



نجاة الذهبي

يتسلح العديد من الفنانين التشكيليّين التونسيين اليوم بجهاز نظري وتصويري ضخم يندرج ضمن استرجاع خصائص الموروث الإسلامي الفكري والفني. وتتكون تجاربهم من موارد فكريّة وأسطوريّة، ومن منجزات ماضيهم الحضاريّة والتاريخيّة التي كانت تبرز معالمها داخل فن "الكتاب" الإسلاميّ، وفن العمارة، والنسيج، والمنمنمات، والنقوش. تطالعنا تجارب وممارسات تونسيّة معاصرة استوحت خطوطها العريضة من المؤلفات والمخطوطات الإسلاميّة القديمة، أبرزها فن الخط العربي، وفن المنمنمة الإسلاميّة، وفن الأرابيسك، والتزويق، والزخرفة الهندسيّة. ويستعبد بعض الفنانين تكوينات وصور فن المنمنمة الإسلاميّة عبر استحضار أساليب الرسم القديمة، واستعمال الخلفيّات المزخرفة، واستحضار طرق تصوير المنظور والشخوص الأسطوريّة، مثل ما أنجزه كلّ من قويدر التريكي، وسليمان الكامل، و عايشة الفيلالي. و أنجزت هذه الأخيرة معرضًا كاملا تبالغ الفتانة في السخرية من الواقع التونسيّ عبر . (2015) "Ana-chroniques" بالاعتماد على استعادة منمنمات إسلاميّة فارسيّة تحت عنوان تركيب مشاهد وصور من الحياة اليوميّة تناقض جماليّة المنمنمات الأصليّة، وتسلبها جلالتها التاريخيّة. تستعين في تكوين صورها بعناصر فوتو غرافية تودي معاني الابتذال والتحقير، كثر اكم الفضلات والقطط والكلاب والأحذية. تمعن في تحويل الصورة الشاعريّة إلى أخرى عنيفة ومبتذلة عبر تضاد عصارخ بين الماضى والحاضر والحاصر في والحاضر والحاصر في الماضى والحاضر والماصلية بين الماضى والحاصر في تحويل الصورة الشاعريّة النقلة بين الماضى والحاصر

يحاور البعض الأخر العمارة الإسلامية بإنجاز آثار فنيّة معاصرة تستلهم من أشكال الهندسة المتوعّلة في المفهوم الروحاني الصوفي، مثل أسلوب التقاطع والتكرار والاستقامة والفراغ، وإضافة الأجزاء الهندسية والزخرفة بالموتيفات البنائية في أعمال فنانين، مثل أسامة الطرودي، وسمير التريكي، وتعدن حاج ساسي، ومنى الجمل سيالة. قدّمت هذه الأخيرة عام 2018 تنصيبة بعنوان "المربعً"، وهي تركيبة مصنوعة من الخيوط في فناء القصر الأندلسي "دار حدّاد" الموجود في المدينة العتيقة في تونس العاصمة، والذي يعود تاريخ بنائه إلى القرن السادس عشر. تنسج الفتانة شبكة عنكبوتية متكونية من مربعات كثيفة ودوّارة تحاكي زخارف الفن العربي الأندلسي الإسلامي. تتكل منى على تاريخ العمارة الإسلامية، ودلالات التقسيمات الهندسية المحكومة بسلطة ثرّى ولا ثرى، لتقول لنا إنّ هنالك دائمًا ما هو غير مكشوف للعيان. تستعيد حكاية الغار النبوي وفكرة "الأسرار المدفونة" وراء الجدران العالية ووسط البيوت القديمة لتحتفى بمفهوم "المستتر" والخفي

يستبدل فنانو الحروفية الصورة الحديثة المشوّهة عن الإسلام والمسلمين بأخرى متأصّلة في خطاب القرآن المسالم والنقي، أو ما يسمّيه هيغل بالتعبير" ""عن الإلهيّ "عن أرفع حاجات الرّوح وأسمى مطالبها

ولكن أهمها فوزي ،ST4 ومجموعة ،min خلال السنوات القليلة الماضية، لمعت العديد من الأسماء التونسيّة في مجال الحروفيّة، مثل كريم جبّاري والذي قدّم مجموعة كبيرة من الجداريات والتنصيبات المستوحاة من فن الخط العربي، والتي حوّلت وجهة فن ،ELSEED "الخليفي، الملقب بـ"السيد الشارع والغرافيتي في العالم ككل. يترك الفتان في الأمكنة التي يزور ها رسائل مقتطفة من القرآن والأحاديث والقصص القديمة والشعر الحديث ومن أخبار الثورات والمجتمعات الحاضرة. يؤكد "السيد" أن أعماله هي رسائل تخاطب وجدان المجتمع وانتماءاته، لذلك يحافظ على جذوره التي تعود به إلى جنوب البلاد التونسيّة، أبن يزدهر فن الخط والحفر والنقش. يستعين فنانو الحروفيّة والخط بقدرة الحروف والكلمات العربيّة على استدعاء تاريخ الاسلام المكتوب، وكلّ خطابات الذين العقائديّة الأولى. يستبدلون الصورة الحديثة المشوّهة عن الإسلام والمسلمين بأخرى متأصلة في خطاب القرآن المسالم والنقيّ، أو ما يسمّيه هيغل بالتعبير عن الإلهيّ "عن أرفع حاجات الرّوح وأسمى مطالبها" (هيغل في "محذل المعال") يحضر الخط العربي في تجارب تونسيّة عديدة، مثل رسومات عبدالوهاب الشارني، ومخطوطات محمد أمين حمودة، ومنصوتات سمير بن قويعة، وخذ فيات فرسوماته، مثل كلمة "هو"، و"يا اطيف" وخذ فيات خالد بن سليمان. يستخدم بن سليمان من جهته حروفا وكلمات محددة الآكون في واجهة خز فياته ورسوماته، مثل كلمة "هو"، و"يا اطيف"، و"الله". يؤكد الفتان أن الكلمات التي يختار ها لا ترتبط بالتسليم غير المشروط بفكر العقيدة الإسلامية، على العكس تمامًا، إنه المجال لطرح تساؤ لات حول كل "مُسلَم به"، مثل السهام والخطوط اللولييّة والنقل المسلمة واللطخات الشفافة، لينكر بعد ذلك انتماء اثره الفنيّ إلى منطق "التوحيد" كاسرًا نمطيّة الوحدة عبر حذف ألف ولام التعريف. يشكل والنقال المسلو اليذيّة، أو هرميّة. يعترف بن سليمان بسلمان والواق، والواح، وحجارة، وأشكال أسطوانية، أو دائرية، أو هرميّة. يعترف بن سليمان بسلطة الفتان محامل طينيّة مختلفة لكلماته لترواحة المستوبال عوالم غير مرئيّة الفتان محامل طينيّة مختلفة لكلماته لتراوحينا إلى عوالم عير المنتهية هي وحدها القادرة على السمو بأرواحنا إلى عوالم غير مرئية